
https://akademicka.pl

KASUYA MAKOTO

Wędrówki 
po buddyjskich piekłach

K
A

S
U

YA
 M

A
K

O
T

O
  W

ĘDRÓW
KI PO BUDDYJSKICH PIEKŁACH

Wizualna pielgrzymka  
przez lęki, popędy i duchową tęsknotę

Kasuya Makoto zaprasza na niespieszną wędrówkę po 
wyobrażeniach buddyjskich zaświatów, gdzie przemoc 
splata się z pożądaniem, a cierpienie z fascynacją. 

Autor prowadzi czytelnika przez mityczne krajobrazy 
oraz piekielne przestrzenie, które odbijają to, co wyparte, 
lecz nie zatarte w ludzkiej duszy. 

Cień podziemnych światów ciągnie się za nami –  
wystarczy spojrzeć za siebie





WĘDRÓWKI  
PO BUDDYJSKICH PIEKŁACH 

Jigoku meguri 

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   1^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   1 04.02.2026   09:04:3604.02.2026   09:04:36



^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   2^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   2 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Kasuya Makoto

WĘDRÓWKI  
PO BUDDYJSKICH PIEKŁACH

Jigoku meguri 

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   3^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   3 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37

Kraków 2026



Kasuya Makoto
Kyoto City University of Arts, Kioto

© Copyright by Kasuya Makoto 
© Copyright by Kodansha, 2019 

© Copyright for Polish translation Bożena Murakami 
© Copyright for Polish edition Księgarnia Akademicka, 2025

Recenzent: Beata Romanowicz
Tłumaczenie: Bożena Murakami

Opracowanie redakcyjne: Katarzyna Więckowska
Projekt okładki: Marta Jaszczuk

ISBN 978-83-8368-361-4 (druk)
ISBN 978-83-8368-362-1 (PDF)

https://doi.org/10.12797/9788383683621

Na okładce wykorzystano ilustrację z Jigoku zōshi, 
Nara National Museum, sygn. 644-0, ColBase

Publikacja dofinansowana przez Japan Foundation 

WYDAWNICTWO KSIĘGARNIA AKADEMICKA
ul. św. Anny 6, 31-008 Kraków

tel./faks: 12 431-27-43, 12 421-13-87
e-mail: publishing@akademicka.pl

Księgarnia internetowa: https://akademicka.com.pl

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   4^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   4 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



SPIS TREŚCI

Nota edytorska................................................................................................................. 	 9
Od redakcji........................................................................................................................ 	 11

Wprowadzenie.................................................................................................................. 	 15
Rozdział 1. Piekielne pokusy....................................................................................... 	 19
Rozdział 2. Droga do piekieł ...................................................................................... 	 33
Rozdział 3. Wędrówka przez piekła.......................................................................... 	 57
Rozdział 4. Sąd Króla Enmy........................................................................................ 	119
Rozdział 5. Wizerunki piekieł oczami postaci historycznych.......................... 	155
Rozdział 6. O tych, co wrócili z piekieł................................................................... 	181
Rozdział 7. Utrata znaczenia piekła i jego odrodzenie....................................... 	203
Na zakończenie................................................................................................................. 	221

Bibliografia........................................................................................................................ 	225
Spis ilustracji..................................................................................................................... 	231
Streszczenie....................................................................................................................... 	237
Summary............................................................................................................................. 	239
O Autorze.......................................................................................................................... 	241 
Glosariusz terminów buddyjskich ............................................................................ 	243

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   5^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   5 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   6^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   6 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Polski przekład poświęcamy inicjatorce tego wydania,
 Żonie Autora – śp. Prof. Kasuyi Akiko,

osobie zasłużonej dla wymiany kulturalnej między Polską a Japonią, 
której nagła śmierć pozostawiła smutek w sercach wielu osób 

Wydawca

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   7^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   7 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   8^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   8 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Nota edytorska

Niniejsze wydanie to pierwsze polskie tłumaczenie książki Jigoku meguri 
autorstwa Kasuyi Makoto, jednego z najwybitniejszych badaczy japońskiej 
ikonografii buddyjskiej, poświęconej wyobrażeniom piekła w kulturze 
Japonii. Publikacja ma charakter popularnonaukowy, lecz opiera się na 
wieloletnich badaniach autora oraz na bogatym materiale źródłowym – 
tekstowym i ikonograficznym.

Przekład wykonano z języka japońskiego z zachowaniem terminologii 
oryginału oraz realiów kulturowych. Japońskie nazwy własne, imiona oraz 
terminy religijne zapisano zgodnie z transkrypcją Hepburna. W przypad-
kach kluczowych dla wywodu pozostawiono również formy oryginalne, 
opatrując je objaśnieniami w przypisach bądź w glosariuszu.

Tłumaczenia fragmentów źródeł japońskich, dotąd nieprzełożonych 
na język polski, podano drukiem prostym w nawiasach kwadratowych. 
Cytaty z sutr oraz tekstów klasycznych zachowują specyfikę oryginału, 
także tam, gdzie słownictwo lub sposób opisu mogą być dziś odbierane 
jako problematyczne z punktu widzenia współczesnych norm etycznych – 
co pozostaje zgodne z intencją autora, który dążył do wiernego oddania 
historycznych wyobrażeń piekielnych.

Przypisy objaśniające oraz glosariusz terminów buddyjskich 
przygotowały: Bożena Murakami, Beata  Romanowicz i Katarzyna 
Więckowska. Opisy ilustracji ujednolicono, zgodnie z zasadami 
edycji naukowej, zachowując oryginalne tytuły dzieł oraz ich lokali- 
zację w zbiorach świątynnych, muzealnych i bibliotecznych.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   9^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   9 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   10^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   10 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Od redakcji

Polskiemu czytelnikowi piekło niemal automatycznie kojarzy się z tradycją 
chrześcijańską: z miejscem wiecznej kary, o jasno określonej funkcji mo-
ralnej i eschatologicznej. Tymczasem w kulturach buddyjskich – a zwłasz-
cza w Japonii – wyobrażenia piekieł (jigoku) wykształciły się w zupełnie 
innym kontekście doktrynalnym, ikonograficznym i społecznym. Nie 
są one prostym odpowiednikiem chrześcijańskiego infernum, lecz roz-
budowanym, wielowarstwowym systemem obrazów, narracji i praktyk 
wyobrażeniowych, które przez stulecia kształtowały sposób myślenia 
o winie, cierpieniu, cielesności i odpowiedzialności.

Buddyzm dotarł do Japonii w VI w. przez Półwysep Koreański i Chiny
w formach już głęboko przetworzonych przez myśl indyjską, środkowoazja-
tycką i chińską. Szczególnie istotną rolę odegrały teksty kanonu mahajany, 
w tym sutry opisujące los istot po śmierci, mechanizmy karmiczne oraz 
światy odrodzeń. Na gruncie japońskim nauki te uległy dalszej adapta-
cji, splatając się z rodzimymi wierzeniami, praktykami rytualnymi oraz 
lokalną wyobraźnią wizualną. W efekcie powstał niezwykle sugestywny 
obraz zaświatów, w którym piekło nie funkcjonuje jako miejsce ostateczne, 
lecz jako jeden z etapów wędrówki istoty uwikłanej w sansarę (sanskr. 
saṃsāra) – nieustannego krążenia narodzin, śmierci i odrodzeń.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   11^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   11 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Wędrówki po buddyjskich piekłach | 12 | 

Centralnym elementem tego wyobrażenia jest system ośmiu piekieł 
gorących (hachinetsu jigoku) i ośmiu piekieł zimnych (hakkan jigoku), zna-
ny z sutr i rozwijany w komentarzach oraz literaturze parenetycznej. 
Każde z tych piekieł odpowiada innemu rodzajowi win i innemu typo-
wi cierpienia, a ich struktura bywa przedstawiana jako pionowy układ 
„kondygnacji” podziemnego świata. Z czasem na znaczeniu zyskało osiem 
piekieł gorących, na co wskazuje ich alternatywna nazwa: Osiem Wielkich 
Piekieł (Hachi dai jigoku). Dominują w nich tortury związane z ogniem, 
żarem, rozpalonym metalem i gotowaniem ciał. Osiem piekieł zimnych, 
gdzie męki przybierają postać skrajnego chłodu, lodu, pękającej skóry 
i rozpadu ciała pod wpływem mrozu, zeszło na margines i jest rzadko 
wzmiankowane w literaturze oraz ikonografii. Niniejsza pozycja skupia się 
wyłącznie na piekłach gorących. Każde z nich posiada liczne podpiekła, 
a czas trwania cierpienia nie jest wieczny, lecz rozciągnięty na niewyobra-
żalne okresy kosmiczne (kalpy), po których następuje kolejne odrodzenie.

W japońskiej tradycji wyobrażenia te zostały dodatkowo udramaty-
zowane poprzez postać Króla Enmy (Enma ō), sędziego zmarłych, oraz 
rozbudowaną „administrację” zaświatów, obejmującą dziesięciu królów 
sądu, piekielnych strażników (oni) i szczegółowe procedury rozliczania 
czynów zmarłego. Piekło stało się w ten sposób nie tylko przestrzenią 
metafizyczną, lecz także zwierciadłem ziemskiego porządku społecznego, 
prawa i kar cielesnych.

Książka Wędrówki po buddyjskich piekłach nie jest jednak ani systema-
tycznym wykładem doktryny, ani katalogiem piekielnych mąk. Kasuya 
Makoto – wybitny badacz japońskiej ikonografii buddyjskiej – prowadzi 
czytelnika inną drogą. Punktem wyjścia czyni nie abstrakcyjne pojęcia, 
lecz konkretne obrazy: malowidła, zwoje ilustrowane, legendy, anegdoty 
i narracje, które przez wieki oddziaływały na wyobraźnię odbiorców. 
Autor pokazuje, w jaki sposób piekło funkcjonowało jako przestrzeń 

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   12^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   12 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



| 13 | Od redakcji

projekcji lęków, pragnień i napięć obecnych w świecie żywych – zwłaszcza 
tych związanych z przemocą, cielesnością i seksualnością.

W ujęciu Kasuyi piekło jawi się nie jako egzotyczna osobliwość dawnej 
religijności, lecz jako złożony konstrukt kulturowy, głęboko zakorzeniony 
w ludzkiej psychice. Wędrówka przez piekła staje się zarazem wędrówką 
przez historię japońskiej wyobraźni, a także przez obszary doświadcze-
nia, które – choć ujęte w odmiennym języku symbolicznym – pozostają 
zaskakująco bliskie także współczesnemu zachodniemu czytelnikowi.

Polskiemu czytelnikowi świat japońskich piekieł może wydawać się 
obcy i egzotyczny, lecz jego struktura wywodzi się bezpośrednio z bud-
dyzmu. Kategoryzacja piekieł w ramach Hachi dai jigoku, jest częścią 
spójnego systemu etyczno-moralnego, który łączy nauczanie religijne 
z wyrazistymi, literacko i ikonograficznie przedstawionymi obrazami 
cierpienia, pozwalając odbiorcy nie tylko poznać świat piekieł, ale i zro-
zumieć jego funkcję w buddyjskiej kosmologii i moralności.

Celem niniejszej przedmowy jest wprowadzenie w ten świat tych, 
którzy nie mieli dotąd styczności z buddyjskimi koncepcjami zaświa-
tów. Lektura książki Kasuyi Makoto nie wymaga jednak specjalistycznej 
wiedzy religioznawczej – przeciwnie, autor konsekwentnie prowadzi 
czytelnika od tego, co konkretne i wizualne, ku refleksji nad uniwer-
salnymi mechanizmami ludzkiej wyobraźni. Dzięki temu Wędrówki po 
buddyjskich piekłach stają się nie tylko opowieścią o japońskim piekle, 
lecz także o tych obszarach ludzkiego doświadczenia, które – niezależnie od 
kultury – pozostają niepokojąco znajome.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   13^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   13 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   14^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   14 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Wprowadzenie

Gdybym tak na próbę zadał pytanie: „Czy lubisz piekło?”, wiele osób 
prawdopodobnie odpowiedziałoby: „Nie. Jeśli mi się uda, po śmierci wolę 
iść do raju1. Nie chcę do piekła”.

Ale co by się stało, gdybym sformułował pytanie inaczej: „Czy interesuje 
cię piekło?” Wówczas odpowiedź mogłaby brzmieć: „Oczywiście, że chcę 
iść do raju, ale nie ma gwarancji, że nie trafię do piekła. A to oznacza, że 
nie mogę nie interesować się piekłem.” Dlatego tak wiele osób – niezależnie 
od wieku i płci – fascynuje się piekłem.

Pamiętam przykład z czasów, gdy wykładałem historię sztuki na 
Nara Women’s University. Zauważyłem, że studentki słuchały znacznie 
uważniej wtedy, gdy mówiłem o malarstwie przedstawiającym piekło 
niż o malarstwie pejzażowym czy portretowym. Oczy uczennic inten-
sywniej skupiały się na licznych obrazach i ich detalach wyświetlanych 
na slajdach. W klasie panowała głęboka cisza. To była bardzo szczególna 
atmosfera. Nie sądzę, aby wszystkie te młode kobiety martwiły się tym, 

1	 Najczęściej chodzi o Gokuraku Jōdo (dosł. „Czysta Ziemia Najwyższej Błogości”). 
Jest to jedna z najbardziej popularnych koncepcji zaświatów wśród wyznawców 
buddyzmu w Japonii.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   15^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   15 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Wędrówki po buddyjskich piekłach | 16 | 

co spotka je po śmierci. Sądzę raczej, że wyobrażenia piekła poruszały na 
głębszym, emocjonalnym poziomie, związanym z ich obecnym życiem. 
Uznałem, że warto się nad tym głębiej zastanowić. To, że pociągają nas 
rzeczy piękne, jest zupełnie naturalne. Ale równie silnie – a czasem nawet 
silniej – reagujemy na to, co przerażające, makabryczne, ciemne.

Dlaczego?
Szukając odpowiedzi na to pytanie, doszedłem do wniosku, że in-

teresujemy się piekłem prawdopodobnie dlatego, iż jakaś część naszej 
podświadomości – na co dzień uśpiona – nieustannie poszukuje tego, 
co potworne i przerażające. W pewnym sensie fascynujemy się piekłem 
nieświadomie. Powodowany powyższymi rozważaniami, postanowiłem 
napisać książkę, która byłaby swoistym przewodnikiem zapraszającym 
czytelników na wędrówkę po piekle.

Chciałbym pokrótce przedstawić ogólną strukturę książki.
W pierwszym rozdziale zajmę się przyczynami fascynacji piekłem 

od strony psychologicznej. Piekło jest tam, gdzie ujawniają się popędy 
do przemocy i seksu – na co dzień tłumione i spychane głęboko do 
podświadomości. To właśnie z tej warstwy psychiki płynie nasze zain-
teresowanie piekłem.

Następny rozdział to początek podróży do piekła. Najpierw przej-
dziemy przez poszczególne przeprawy wiodące do piekieł, takie jak: 
Góra Śmierci, rzeka Sanzu i Sai no kawara. Choć nazwy te pojawiają się 
w tradycji, to mają one głębokie korzenie historyczne, o których nieko-
niecznie posiada się wiedzę.

W trzecim rozdziale zagłębimy się w samą strukturę piekła, które 
można porównać do 8-kondygnacyjnej podziemnej budowli. Każdej 
kondygnacji przypisane są inne rodzaje cierpień. Liczne tortury to kon-
kretne obrazy bólu i grozy, jakie kiedyś wyobrażali sobie nasi przodkowie.

W rozdziale czwartym stajemy twarzą w twarz z Królem Enmą, na-
czelnikiem piekła. Spotkanie z nim to moment sądu, w którym przedsta-

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   16^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   16 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



| 17 | Wprowadzenie

wiane są konkretne dowody winy, a na ich podstawie wydawany zostaje 
odpowiedni wyrok. Piekło okazuje się nie tylko miejscem mąk, ale również 
doskonale zorganizowaną, biurokratyczną strukturą administracyjną, 
przypominającą dzisiejsze systemy sądownicze, z oficjalnymi dokumen-
tami i ścisłymi procedurami.

W rozdziale piątym zmieniam perspektywę i skupiam się na badaniu, 
jak dawne pokolenia odczytywały obrazy piekła. Czy postrzegały je 
inaczej niż my? Czy raczej ich wyobrażenia były zaskakująco podobne 
do naszych? Przyglądam się interpretacjom piekła w dawnych epokach, 
śledząc, jak zmieniało się jego rozumienie.

Rozdział szósty to zbiór świadectw ludzi, którzy – jak wierzono – 
piekła doświadczyli rzeczywiście, a nie tylko poprzez jego artystyczne 
wyobrażenia. W średniowieczu często opowiadano historie o tych, którzy 
trafiali do piekła, lecz później wracali do świata żywych. Dziś znamy 
przypadki „doświadczenia bliskiego śmierci” w sytuacjach wybudze-
nia się ze śmierci klinicznej, jednak przedstawione tu relacje mają inne 
źródło. Osoby, które tego doświadczyły, nie przypisywały powrotu do 
życia czynnikom fizjologicznym, lecz cudownej mocy japońskich bogów 
kami2 i buddów3. Innymi słowy, to wspólnota – a nie indywidualne cechy 
jednostki – umożliwiły zmartwychwstanie. Poznamy zatem świadectwa 
ludzi oraz poglądy na śmierć i życie z czasów, gdy wierzono, że kami 
i bóstwa buddyjskie są istotami realnymi.

2	 Kami – w religii shintō, która jest rdzenną religią Japonii, są to duchy, bóstwa lub siły 
nadprzyrodzone obecne w naturze, ludziach, zjawiskach, a także w przedmiotach.

3	 Buddowie (hotoke) – istoty oświecone w buddyzmie, który dotarł do Japonii z Korei 
i Chin, i stopniowo asymilował shintō. Największym kultem cieszą się: budda histo-
ryczny – Siddhartha Gautama (sanskr. Siddhārtha Gautama, ok. 563–483 p.n.e.), 
zwany też Siakjamunim (sanskr. Śakyamuni, Mędrzec z rodu Siakjów), po japońsku 
nazywany Shaka, oraz mityczny Budda Amitabha (sanskr. Amitābha), w Japonii 
znany jako Amida.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   17^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   17 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Wędrówki po buddyjskich piekłach | 18 | 

Rozdział siódmy przedstawia poglądy na piekło od czasów nowożyt-
nych po współczesność. W tym okresie w świadomości ludzi coraz większe 
znaczenie zyskiwał świat realny, a wiarę w istnienie bogów, buddów oraz 
życie pozagrobowe stopniowo zaczęto lekceważyć. Jednak nawet wtedy 
popędy „przemocy” i „erotyki”, które leżą u podstaw piekła, wciąż tkwiły 
w ludzkich duszach – choć ukryte. Nie zmieniło się to nawet teraz.

Po latach badań doszedłem do wniosku, że piekło nie jest jakimś 
odległym miejscem ani dziwaczną dziką, egzotyczną fantazją. Piekło to 
miejsce znajome, nostalgiczne, istniejące w umyśle każdego z nas – choć 
w pewien sposób zapomniane. Ono nas fascynuje. Chęć „zobaczenia 
strasznych rzeczy” wyrasta z głębokich struktur naszej psychiki i ma 
korzenie w bardzo długiej historii, która rozciąga się od czasów staro-
żytnych do współczesności.

(Zastrzeżenie) Książka zawiera słowa i wyrażenia, które z punktu 
widzenia współczesnej etyki i konwencji mogą zostać uznane za dyskry-
minujące. Wszakże celem niniejszej pracy jest przedstawienie piekła na 
podstawie buddyjskich sutr oraz materiałów historycznych, więc posta-
nowiłem cytować je tak, jak są zapisane w oryginałach. Rozdziały trzeci 
i czwarty bazują w dużej mierze na moim wcześniejszym artykule4, który 
został uzupełniony o nowe przemyślenia.

***

4	 Kasuya Makoto, Kokuhō Rokudō-e: Zen bamen kaisetsu [Wyjaśnienie wszystkich scen 
ze Skarbu Narodowego: „Obrazy sześciu ścieżek”], Tokio 2007.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   18^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   18 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Rozdział 1

Piekielne pokusy

Jigoku Dayū

W okresie Muromachi5 (XV w.) w dzielnicy Takasu portowego miasta 
Sakai w prowincji Izumi (obecnie miasto Sakai, prefektura Osaka) żyła 
pewna kurtyzana. Nazywano ją Jigoku Dayū, czyli Dama Piekło. Słynęła 
z niezwykłej urody. Pewien mnich, usłyszawszy o jej sławie, zapragnął ją 
zobaczyć i wyruszył, by ją poznać.

Mnichem tym był nie kto inny jak Ikkyū-san – znany z licznych 
anegdot opisujących jego spryt i mądrość, jakie wykazywał w dzie-
ciństwie. Jego dorosłe imię i nazwisko to Ikkyū Sōjun (1394–1481). 
W książce Sakai kagami [Zwierciadło Sakai] z pierwszego roku ery6 
Jōkyō (1684) umieszczona jest ich korespondencja w tradycyjnej formie  
wiersza waka7:

5	 Okres Muromachi trwał od 1336 do 1573 r.
6	 W dawnej Japonii czas dzielono na ery. Rozpoczęcie kolejnej następowało wraz 

z wstąpieniem na tron nowego cesarza lub na skutek przełomowego wydarzenia 
czy zmiany polityki państwowej.

7	 Waka (dosł. „pieśń japońska”) to najstarsza forma liryki japońskiej oparta na rytmie 
sylab 5 i 7. Najbardziej znane formy to tanka (5–7–5–7–7) oraz haiku (5–7–5), które 
są tworzone do dziś.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   19^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   19 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Wędrówki po buddyjskich piekłach | 20 | 

Ujrzawszy piekło,
pojąłem, że straszniejsze
niźli słyszałem. 

(Ikkyū)
Ci zaś, co się zbliżają,
niechybnie tam wpadają.

(Jigoku Dayū)8.

Ikkyū w sensie dosłownym odnosi się do zaświatów, ale w przenośni 
wychwala urodę Jigoku Dayū – piekła w ludzkiej postaci: „Słyszałem o tej 
kurtyzanie, ale dopiero, gdy ją spotkałem, poznałem, jak przeraźliwie 
jest piękna”. W odpowiedzi kurtyzana przywołuje buddyjską prawdę, że 
„piekło jest miejscem, do którego trafiają umarli”, i mimochodem ostrzega: 
„Każdy mężczyzna, który tu przyjdzie, zostanie przeze mnie pochłonięty”. 
Legenda głosi, że sam Ikkyū – znany ze swej przenikliwości – był głęboko 
poruszony błyskotliwą ripostą Jigoku Dayū.

Kim zatem była legendarna kurtyzana?
Na ilustracji autorstwa Utagawy Kunisady II (1823–1880), artysty 

działającego pod koniec okresu Edo (XIX w.), Jigoku Dayū ukazana 
jest jako pełna wdzięku kobieta o pociągłej twarzy, z włosami upiętymi 
w wysoki kok, który zdobią wspaniałe szpile, oraz o prostym, kształtnym 
nosie. Należy jednak zwrócić szczególną uwagę na jej szatę. Na wysokości 
bioder znajduje się wizerunek Króla Enmy wraz z sekretarzami, na lewym 
rękawie widnieje sadzawka krwi oraz granica światów Sai no kawara, 
a na prawym – baba Datsueba. Inaczej mówiąc, szata przedstawia sceny 
z piekła rodem.

Malarze ze szkoły Utagawa pozostawili po sobie kilka obrazów z moty-
wem Jigoku Dayū, w tym Kunisada I (1786–1865) czy Utagawa Toyokuni 

8	 Kinugasa Ikkan, Sakai kagami, t. 2, Kioto 1684, s. 10.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   20^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   20 04.02.2026   09:04:3704.02.2026   09:04:37



Bibliografia

Abe Mika, Daigoji Enmadō saikō, „Setsuwa bungaku kenkyū” 2016, nr 51, s. 162–
172.

Abe Mika, Daigoji Enmado shiryo san dai, „Kokuritsu rekishi minzoku hakubustu-
kan kenyu hokoku” 2004, nr 109, s. 205–223.

Akamatsu Keisuke, Onna no rekishi to minzoku, Tokio 1993.
Bryson N., Nyū āto hisutorī, New (or Not So New?) Art History, “Eyes” 1995, nr 7, 

1995, s. 2–7.
Chino Kaori, Nihon bijutsu no jendā, [w:] Chino Kaori chosaku shū, Tokio 2010, 

s. 517–539.
Edogawa Ranpo, D-zaka no satsujin jiken, [w:] Edogawa Ranpo suiri bunko, red. Hirai 

Ryūtarō, Nakajima Kawatarō, t. 1, Tokio 1987, s. 167–207.
Edogawa Ranpo, Imomushi, [w:] Edogawa Ranpo suiri bunko, red. Hirai Ryūtarō, 

Nakajima Kawatarō, t. 6, Tokio 1988, s. 9–36.
Edogawa Ranpo, Ningen isu, [w:] Edogawa Ranpo suiri bunko, red. Hirai Ryūtarō, 

Nakajima Kawatarō, t. 2, Tokio 1987, s. 251–277.
Enma, Jūō zō, red. i oprac. Nakano Teruo, Tokio 1992.
Freud S., Wykłady ze wstępu do psychoanalizy. Nowy cykl, Warszawa 2009.
Fujiwara Michitsuna no haha, Kagerō nikki, [w:] Kokubun taikan 9 Nikki zōshi bu, 

red. Maruoka Katsura, Matsushita Daizaburō, Tokio 1903, National Diet 
Library, https://dl.ndl.go.jp/pid/991361/1/84.

Genshin, [w:] Nihon shisō taikei, t. 6, rewizja i przypisy Ishida Mizumaro, Tokio 
1970.

Gomi Fumihiko, Inseiki shakai no kenkyū, Tokio 1984.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   225^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   225 04.02.2026   09:04:5504.02.2026   09:04:55

https://dl.ndl.go.jp/pid/991361/1/84


Wędrówki po buddyjskich piekłach | 226 | 

Hara Chisato, Chūsei ni okeru Datsueba no juyō to ninshiki ni tsuite, „Etoki kenkyū” 
2011, nr 23, s. 83–102.

Hayami Tasuku, Heian kizoku shakai to bukkyō, Tokio 1975.
Ishida Mizumaro, Jigoku, Kioto 1985.
Ishida Mizumaro, Nihonjin to jigoku, Tokio 1998.
Itō Shirō, Daigoji Enma zazō to dōgannyū, [w:] Heian jidai chōkokushi no kenkyū, 

Nagoya 2000.
Iwamoto Yutaka, Bukkyō setsuwa kenkyū, t. 4: Jigoku meguri no bungaku, Tokio 1979.
Jigoku-e, red. Shinbo Tōru, Tokio 1976.
Jigoku zōshi, gaki zōshi, yamai zōshi, red. Ienaga Saburō, [w:] Shinshū nihon emakimono 

zenshū, t. 7, Tokio 1976, s. 49, 75.
Jizō reigenki ekotoba shū, red. Manabe Kōsai, Umezu Jirō, Tokio 1957.
Kajitani Ryōji, Nihon ni okeru Juō zu no seiritsu to tenkai, „Bukkyō geijutsu” 1974, 

nr 97, s. 84–95.
„Kanagaki eiri Ōjōyōshu” no seiritsu to tenkai, red. i oprac. Nishida Naoki, Osaka 

2001.
Kanō Einō, Honchō Gashi, Edo ok. 1693.
Kasuya Makoto, Higashi Ajia, Nihon no bukkyō sekai ni okeru jigoku kan, [w:] Jigoku-e  

no shotai, red. Nishiyama Masaru, Kioto 2018, s. 137–168.
Kasuya Makoto, Kagami no naka no kagami, „Bijutsu foramu 21” 2005, nr 12, 

s. 78–89.
Kasuya Makoto, Kokuhō Rokudōe: Zen bamen kaisetsu, Tokio 2007. 
Katō Tetsuhiro, Bijutsu shigaku no keifu, Tokio 2018.
Kikki, [w:] Zōho Shiryō Taisei, t. 29–30, red. Zōho Shiryō Taisei Kankōkai, Kioto 

1965.
Kinugasa Ikkan, Sakai kagami, t. 2, Kioto 1684.
Kobayashi Taichiro, Yamato-e shiron, [w:] Kobayashi Taichiro chosakushu, t. 5, Kioto 

1974, s. 275–350.
Kokuhō Rokudō-e, red. i oprac. Izumi Takeo, Kasuya Makoto, Yamamoto Satomi, 

Tokio 2007. 
Kominami Ichirō, „Jūō kyō” no keisei to Zui Tō no minshu shinkō, „Toho gakuho” 

2002, nr 74, s. 183–256.
Konjaku monogatari, [w:] Nihon koten bungaku taikei, t. 22–26, rewizja i przypisy 

Yamada Yoshio et al., Tokio 1961.
Kuroda Hideo, Kumano kanshin jikkai zu no uchū, [w:] Taikei bukkyō to nihon shi, 

t. 8, Sei to mibun, Tokio 1989, s. 207–272.
Kuroda Hideo, Sugata to shigusa no chūseishi, Tokio 1986.

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   226^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   226 04.02.2026   09:04:5504.02.2026   09:04:55



Streszczenie

Wędrówki po buddyjskich piekłach prowadzą czytelnika w głąb świata, 
w którym granica między religijną doktryną a ludzką wyobraźnią niemal 
zanika. Kasuya Makoto nie tworzy katalogu piekielnych kar, lecz snuje 
opowieść o tym, jak w japońskiej kulturze kształtowały się obrazy zaświa-
tów – od dawnych sutr, literatury i malarstwa aż po współczesny film.

W centrum tej narracji pojawiają się postacie, które od stuleci strzegą 
bram piekła: surowy Król Enma i Dziesięciu Królów, rozpatrujący losy 
zmarłych z chłodną skrupulatnością urzędników zaświatów, oraz podlega-
jąca im barwna galeria piekielnych funkcjonariuszy. Ich sądy i wymierzane 
odpowiednio do czynów kary nie są jednak jedynie elementem religijnej 
fantazji – autor pokazuje, że odbijają się w nich ludzkie lęki, poczucie winy 
i potrzeba moralnego porządku.

Piekło jawi się tu nie jako odległa kraina po drugiej stronie życia, lecz 
jako zwierciadło ukrytych pragnień i niepokojów, obecnych w człowieku 
niezależnie od epoki. To właśnie dlatego wizerunki piekieł – okrutne, 
erotyczne, groteskowe – nie tracą swej siły oddziaływania także dziś.

Słowa kluczowe: piekła buddyjskie, wyobrażenia zaświatów,bodhisattwa

  Jizō, Król Enma, piekielni funkcjonariusze, ikonografia   

  buddyjska, kultura wizualna, Japonia

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   237^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   237 04.02.2026   09:04:5604.02.2026   09:04:56



^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   238^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   238 04.02.2026   09:04:5604.02.2026   09:04:56



Summary

Wanderings Through Hells: Visualizing the Buddhist Underworld invites the 
reader into a world where religious doctrine blends seamlessly with imagi-
nation. Rather than compiling a catalogue of punishments, Kasuya Makoto 
tells a story of how images of hell were shaped in Japanese culture – from 
ancient sutras, literature and painted scrolls to modern cinema.

At the heart of this story stand the guardians of the infernal realm: 
the stern King Enma and the Ten Kings, who judge the fates of the dead 
with the cold precision of afterlife bureaucrats, along with their colorful 
gallery of hellish officials. Their judgements are not merely elements 
of myth. Kasuya reveals them as mirrors of human fear, guilt, and the 
enduring desire for moral order.

Hells thus emerge not as a distant realm beyond life, but as a reflection 
of the hidden anxieties and desires that accompany humanity in every 
age. This is why infernal images – brutal, erotic, sometimes grotesque – 
continue to fascinate modern audiences.
Keywords: 	Buddhist hells, afterlife imagery, bodhisattva Jizō, King Enma, 

hellish officials, Buddhist iconography, visual culture, Japan

^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   239^ Kasuya 'Wędrówka po buddyjskich piekłach'.indb   239 04.02.2026   09:04:5604.02.2026   09:04:56



https://akademicka.pl

KASUYA MAKOTO

Wędrówki 
po buddyjskich piekłach

K
A

S
U

YA
 M

A
K

O
T

O
  W

ĘDRÓW
KI PO BUDDYJSKICH PIEKŁACH

Wizualna pielgrzymka  
przez lęki, popędy i duchową tęsknotę

Kasuya Makoto zaprasza na niespieszną wędrówkę po 
wyobrażeniach buddyjskich zaświatów, gdzie przemoc 
splata się z pożądaniem, a cierpienie z fascynacją. 

Autor prowadzi czytelnika przez mityczne krajobrazy 
oraz piekielne przestrzenie, które odbijają to, co wyparte, 
lecz nie zatarte w ludzkiej duszy. 

Cień podziemnych światów ciągnie się za nami –  
wystarczy spojrzeć za siebie




